
Satmata: Journal of Historical Education Studies  ISSN 3024-9554 

Vol. 3 No. 2, 2025, pp: 223 ~ 235 
Open Acces: https://doi.org/10.61677/satmata.v3i2.686 

 This is an open access article under the CC BY-SA 4.0 International license.                             

Copyright ©2025 by Satmata: Journal of Historical Education Studies. Published by Fahr Publishing 223 
 

THE TULUDE TRADITION IN LONDOUN VILLAGE, EAST POPAYATO 

DISTRICT, POHUWATO REGENCY 

 

Meyranti Rasyid1*, Helman Manay2, Naufal Raffi Arrazaq3, Irvan Tasnur4 

 

Program Studi Pendidikan Sejarah, Universitas Negeri Gorontalo, Indonesia  
meyrasyid16@gmail.com1*, helmanmanay@ung.ac.id2, naufalraffi@ung.ac.id3, 

irvantasnur@ung.ac.id4  

*Corresponding author 
Received September 16, 2025; Revised October 14, 2025; Accepted October 30, 2025; Published October 31, 2025 

 
ABSTRACT 

This study aims to describe the implementation, meaning, and role of the Tulude tradition in the 

life of the people of Londoun Village, Popayato Timur Sub-district, Pohuwato Regency. The 

research employed a descriptive qualitative approach, using in-depth interviews and 

documentation as data collection techniques. The results show that Tulude is an annual 

traditional ceremony held on January 31st as an expression of gratitude, a prayer for protection, 

and a ritual to ward off misfortune or disaster. This tradition was brought by the Sangir 

community during the colonial transmigration era and continues to be preserved today by all 

levels of society, including the younger generation. Tulude also serves as a medium for 

strengthening cultural identity, social solidarity, and integration among residents in a 

multicultural society. Cultural symbols such as the tamo, communal prayers, and traditional 

attire play a central role in the ritual. Challenges such as declining youth interest and the 

influence of modern culture are addressed through the active involvement of traditional leaders, 

community groups, and support from educational institutions and the village government. The 

Tulude tradition has high cultural value and holds strong potential to be continuously preserved 

as part of local cultural heritage. 

Keywords: Tulude, local tradition, Sangir culture, transmigration, Londoun Village 

 

ABSTRAK 

Penelitian ini bertujuan untuk mendeskripsikan bentuk pelaksanaan, makna, serta peran Tradisi 

Tulude dalam kehidupan masyarakat Desa Londoun, Kecamatan Popayato Timur, Kabupaten 

Pohuwato. Metode yang digunakan adalah pendekatan kualitatif deskriptif dengan teknik 

pengumpulan data melalui wawancara mendalam dan dokumentasi. Hasil penelitian 

menunjukkan bahwa tradisi Tulude merupakan upacara adat tahunan yang dilakukan setiap 

tanggal 31 Januari sebagai bentuk ungkapan rasa syukur, doa perlindungan, dan penolakan 

terhadap bala atau bencana. Tradisi ini diwariskan oleh masyarakat Sangir sejak masa 

kolonisasi dan masih dilestarikan hingga saat ini oleh seluruh lapisan masyarakat, termasuk 

generasi muda. Tulude juga menjadi wadah penguatan identitas kultural, solidaritas sosial, dan 

integrasi antarwarga dalam masyarakat multikultural. Simbol-simbol adat seperti tamo, doa 

bersama, dan pakaian adat menjadi bagian penting dalam prosesi ini. Kendala yang dihadapi 

adalah menurunnya minat generasi muda dan pengaruh budaya modern, namun telah diatasi 

melalui peran tokoh adat, komunitas, dan dukungan lembaga pendidikan serta pemerintah desa. 

Tradisi Tulude memiliki nilai budaya yang tinggi dan berpotensi terus dilestarikan sebagai 

bagian dari kekayaan budaya lokal. 

Kata Kunci: Tulude, tradisi lokal, budaya Sangir, transmigrasi, Desa Londoun 

 

 

https://issn.brin.go.id/terbit/detail/20230802241893544
https://doi.org/10.61677/satmata.v3i2.686
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/?ref=chooser-v1
mailto:helmanmanay@ung.ac.id
mailto:naufalraffi@ung.ac.id
mailto:irvantasnur@ung.ac.id


 

Homepages: https://fahruddin.org/index.php/satmata 224 
 

PENDAHULUAN 

Indonesia dikenal sebagai negara yang kaya akan keragaman budaya dan tradisi 

lokal yang hidup di tengah masyarakatnya (Riyadi, et al., 2024). Setiap daerah memiliki 

upacara adat yang unik dan sarat makna sebagai bentuk ekspresi nilai-nilai sosial, 

spiritual, dan historis (Kariana, 2025). Salah satu tradisi tersebut adalah Tulude, yang 

merupakan upacara adat masyarakat Sangir dan masih dilestarikan oleh komunitas 

perantauan di berbagai wilayah, termasuk di Gorontalo. Tradisi ini menjadi bentuk 

penghormatan terhadap leluhur dan wujud rasa syukur atas berkah yang diterima selama 

satu tahun. Di Desa Londoun, Kecamatan Popayato Timur, Kabupaten Pohuwato, tradisi 

Tulude dilaksanakan secara rutin dan masih menjadi bagian penting dalam kehidupan 

masyarakat. Upacara ini menjadi simbol penyatuan dan identitas budaya komunitas 

Sangir yang bermukim di wilayah tersebut. Meskipun telah terjadi percampuran budaya 

lokal dan arus modernisasi, pelaksanaan Tulude tetap mendapat perhatian dan partisipasi 

dari berbagai lapisan masyarakat. Fenomena ini menarik untuk dikaji lebih dalam sebagai 

bentuk pelestarian budaya dalam masyarakat multietnis (Huda, 2024). 

Tradisi Tulude di Desa Londoun tidak hanya berfungsi sebagai ritual adat, tetapi 

juga memiliki dimensi sosial yang kuat dalam mempererat hubungan antarwarga. Melalui 

pelaksanaan Tulude, masyarakat saling berbagi peran dalam persiapan acara, mulai dari 

memasak, menyiapkan perlengkapan, hingga menjalankan prosesi keagamaan dan 

kebudayaan. Kegiatan ini menjadi momentum kebersamaan yang mampu mengikis sekat-

sekat perbedaan, terutama dalam masyarakat yang heterogen. Tulude juga menjadi 

wahana pembelajaran nilai-nilai luhur kepada generasi muda. Tradisi ini mengajarkan 

pentingnya kerja sama, rasa hormat kepada orang tua, dan kesadaran spiritual dalam 

menjalani kehidupan. Keikutsertaan generasi muda menjadi indikasi penting dalam 

menjaga kesinambungan tradisi ini ke masa depan (Arianti, 2021). Pelaksanaan Tulude 

menjadi lebih dari sekadar seremoni, melainkan juga media pendidikan kultural yang 

efektif. Konteks inilah yang menjadikan tradisi Tulude memiliki nilai penting dalam 

penelitian budaya lokal. 

Sebagai bagian dari identitas budaya komunitas Sangir, Tulude memuat unsur-

unsur simbolik yang mencerminkan sistem kepercayaan dan nilai-nilai kosmologis. 

Prosesi pembacaan doa, pemotongan kue adat (tamo), dan penyampaian pesan moral 

menjadi bagian tak terpisahkan dari tradisi ini. Setiap tahap dalam pelaksanaan Tulude 

mengandung makna filosofis yang mendalam, terutama terkait relasi manusia dengan 

Tuhan, sesama, dan alam. Nilai-nilai tersebut mencerminkan pandangan hidup 

masyarakat yang memadukan unsur adat, agama, dan kebersamaan. Pelestarian makna 

simbolik ini menjadi tantangan tersendiri di tengah arus globalisasi dan pergeseran 

budaya. Diperlukan kajian yang mampu menggambarkan bagaimana masyarakat Desa 

Londoun memahami dan memaknai kembali tradisi ini dalam konteks kekinian. 

Penelitian ini diharapkan dapat menjelaskan bagaimana nilai-nilai lokal tetap 

dipertahankan melalui praktik budaya yang berkesinambungan. Selain itu, penting untuk 

melihat bagaimana proses transformasi tradisi terjadi tanpa menghilangkan substansi 

budayanya (Tampake & Katampuge, 2022). 

https://fahruddin.org/index.php/satmata


 

Homepages: https://fahruddin.org/index.php/satmata 225 
 

Dalam konteks masyarakat perantauan, pelestarian tradisi seperti Tulude menjadi 

salah satu cara untuk menjaga identitas kultural agar tidak tergerus oleh zaman. 

Masyarakat Sangir di Desa Londoun merupakan komunitas minoritas yang tetap 

berupaya mempertahankan adat istiadatnya. Tradisi Tulude menjadi ruang simbolik yang 

memperkuat solidaritas internal dan memperkenalkan budaya mereka kepada masyarakat 

sekitar. Ini menunjukkan bahwa tradisi dapat menjadi alat diplomasi kultural yang 

membangun harmoni dalam masyarakat multikultural. Keberlangsungan tradisi ini sangat 

bergantung pada kesadaran kolektif dan keterlibatan lintas generasi. Generasi muda 

memiliki peran penting dalam meneruskan warisan budaya ini, sehingga keterlibatan 

mereka perlu mendapat perhatian khusus. Tulude bisa menjadi media edukatif sekaligus 

rekreatif yang menarik bagi generasi sekarang. Tradisi ini tidak hanya diwariskan, tetapi 

juga dihidupkan kembali dalam bentuk yang lebih adaptif (Isti & Kurnia, 2022). 

Desa Londoun sebagai lokasi pelaksanaan tradisi Tulude memiliki karakteristik 

sosial yang mendukung keberlangsungan budaya ini. Mayoritas penduduk merupakan 

warga pendatang dari wilayah Sulawesi Utara yang telah lama bermukim dan menetap di 

wilayah Popayato Timur. Mereka membawa serta sistem nilai, kepercayaan, dan adat 

istiadat yang masih dipelihara hingga kini. Tradisi Tulude menjadi salah satu warisan 

yang tetap dipraktikkan meski berada di wilayah dengan budaya yang berbeda. Dalam 

pelaksanaannya, terjadi proses akulturasi dengan budaya lokal, namun nilai-nilai dasar 

dari tradisi tetap dipertahankan. Kondisi ini menunjukkan adanya fleksibilitas budaya 

yang memungkinkan tradisi bertahan di luar wilayah asalnya. Penelitian ini menganalisis 

lebih dalam bentuk adaptasi, keberlanjutan, serta makna yang dipahami oleh masyarakat 

dalam pelaksanaan tradisi Tulude. Pemahaman ini penting untuk melihat dinamika tradisi 

dalam kerangka sosial yang lebih luas  

Pelaksanaan tradisi Tulude di Desa Londoun tidak lepas dari dukungan institusi 

sosial seperti gereja, kelompok adat, dan tokoh masyarakat. Kolaborasi antara unsur adat 

dan agama menciptakan harmoni dalam pelaksanaan upacara yang menggabungkan unsur 

spiritual dan budaya. Partisipasi aktif berbagai elemen masyarakat menunjukkan bahwa 

tradisi ini tidak hanya bersifat eksklusif bagi komunitas Sangir, tetapi juga diterima dan 

dihargai oleh masyarakat sekitar. Hal ini menjadi indikator bahwa tradisi lokal dapat 

menjadi jembatan interaksi sosial yang inklusif. Dalam pelaksanaannya, setiap warga 

memiliki peran masing-masing yang memperkuat rasa kebersamaan. Aspek partisipasi 

ini menjadi kunci utama dalam menjaga keberlanjutan tradisi. Penting untuk mengkaji 

sejauh mana peran sosial dan dukungan institusi dalam mendukung kelangsungan tradis 

di tengah perubahan zaman (Untara, 2025). Penelitian ini mencoba menelaah dimensi 

tersebut dalam perspektif sosial dan budaya.  

Tantangan terhadap keberlangsungan tradisi Tulude semakin nyata, terutama 

dalam hal regenerasi nilai dan pemaknaan ulang terhadap simbol-simbol adat. Banyak 

generasi muda yang belum memahami secara utuh makna dari prosesi Tulude, sehingga 

partisipasi mereka sering kali bersifat formalitas. Hal ini menjadi perhatian serius 

mengingat keberlanjutan tradisi sangat bergantung pada proses pewarisan nilai. 

Diperlukan pendekatan kreatif dan edukatif dalam mengenalkan tradisi kepada generasi 

https://fahruddin.org/index.php/satmata


 

Homepages: https://fahruddin.org/index.php/satmata 226 
 

muda. Kegiatan berbasis seni, dokumentasi visual, dan pelibatan dalam persiapan acara 

dapat menjadi strategi efektif. Peran keluarga dan sekolah sebagai agen sosialisasi budaya 

sangat penting dalam proses ini. Tradisi tidak bisa bertahan hanya melalui seremoni 

tahunan, tetapi juga harus ditanamkan sebagai nilai hidup sehari-hari (Ningtyas et al., 

2022). Dengan pendekatan yang tepat, tradisi Tulude dapat terus hidup dan berkembang 

dalam bentuk yang sesuai dengan konteks zaman. 

Penelitian ini dilatarbelakangi oleh pentingnya menjaga warisan budaya sebagai 

bagian dari identitas bangsa. Dalam konteks otonomi daerah, pelestarian budaya lokal 

menjadi salah satu bentuk penguatan karakter dan kemandirian masyarakat (Wulandari et 

al., 2024). Tulude sebagai tradisi komunitas perantauan yang mampu bertahan di luar 

wilayah asalnya menjadi contoh konkret kekuatan budaya dalam membangun integrasi 

sosial. Penelitian ini tidak hanya ingin mendokumentasikan praktik budaya, tetapi juga 

mengkaji bagaimana tradisi tersebut beradaptasi, dipahami, dan dimaknai oleh 

masyarakat masa kini. Fokus utama penelitian ini adalah pada nilai, fungsi sosial, serta 

strategi pelestarian tradisi Tulude di Desa Londoun. Penelitian dilakukan dengan 

pendekatan kualitatif agar dapat menggali makna secara mendalam dari para pelaku 

budaya. Hasil penelitian ini diharapkan dapat memberikan kontribusi bagi pengembangan 

kajian budaya lokal. Temuan penelitian ini dapat dijadikan rujukan dalam merancang 

kebijakan pelestarian budaya di tingkat daerah. 

Dalam praktiknya, tradisi Tulude bukan hanya milik masa lalu, tetapi juga 

menjadi bagian dari wacana pembangunan budaya ke depan. Pelibatan masyarakat dalam 

pelestarian tradisi menjadi wujud nyata dari pembangunan berbasis kearifan lokal. Tradisi 

ini dapat diintegrasikan dalam kegiatan pariwisata budaya, pendidikan karakter, dan 

penguatan identitas komunitas. Keberadaan tradisi Tulude perlu diposisikan sebagai aset 

budaya yang memiliki nilai sosial, ekonomi, dan simbolik. Penelitian ini mengurai 

potensi tersebut berdasarkan realitas empiris yang ditemukan di lapangan. Dengan 

memahami dinamika Tulude, dapat dirumuskan strategi pelestarian yang berkelanjutan 

dan kontekstual. Penelitian ini juga menjadi refleksi bahwa pelestarian budaya harus 

melibatkan partisipasi aktif masyarakat. Kesadaran kolektif menjadi modal utama dalam 

menjaga tradisi agar tetap hidup dan relevan sepanjang zaman (Indrawati & Sari, 2024). 

Tradisi Tulude di Desa Londoun memiliki makna yang mendalam dan peran 

penting dalam membentuk kohesi sosial. Meskipun berada di luar wilayah asal, tradisi ini 

tetap lestari karena adanya kesadaran, partisipasi, dan adaptasi dari masyarakat. 

Penelitian ini menjadi langkah awal dalam mendokumentasikan serta menganalisis 

eksistensi Tulude sebagai bagian dari budaya hidup. Dengan pendekatan kualitatif, 

diharapkan diperoleh pemahaman yang komprehensif mengenai makna, bentuk 

pelaksanaan, dan strategi pelestarian tradisi tersebut. Penelitian ini juga diharapkan 

menjadi kontribusi dalam penguatan budaya lokal dan pengembangan studi kearifan 

lokal. Hasil penelitian ini dapat mendorong pemangku kebijakan untuk merancang 

program pelestarian budaya yang lebih inklusif dan berkelanjutan. Tradisi Tulude perlu 

terus diberdayakan agar tetap menjadi sumber nilai dan jati diri masyarakat. Pelestarian 

budaya menjadi tanggung jawab bersama antara masyarakat, akademisi, dan pemerintah. 

https://fahruddin.org/index.php/satmata


 

Homepages: https://fahruddin.org/index.php/satmata 227 
 

Penelitian ini bertujuan untuk mengkaji secara komprehensif Tradisi Tulude pada 

masyarakat Desa Londoun, Kecamatan Popayato Timur, Kabupaten Pohuwato, dengan 

menelusuri latar historis, makna simbolik, serta fungsi sosial budaya yang terkandung di 

dalamnya. Kajian ini diarahkan untuk memahami peran Tradisi Tulude dalam 

membentuk identitas kolektif, memperkuat relasi sosial, serta menjaga kesinambungan 

nilai-nilai budaya lokal di tengah dinamika perubahan sosial. Kebaharuan penelitian ini 

terletak pada fokus analisis yang secara spesifik menempatkan Desa Londoun sebagai 

konteks kajian utama, sehingga menghasilkan pemahaman yang lebih mendalam dan 

kontekstual mengenai praktik Tradisi Tulude yang hidup dalam masyarakat lokal. 

Penelitian ini menawarkan perspektif baru dengan mengintegrasikan analisis simbolik, 

dinamika pewarisan budaya, dan upaya pelestarian berbasis komunitas, yang belum 

banyak dikaji dalam penelitian-penelitian sebelumnya, sehingga memberikan kontribusi 

akademik sekaligus rekomendasi empiris bagi pengembangan strategi pelestarian budaya 

lokal yang berkelanjutan. 

 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif yang bertujuan untuk 

memahami secara mendalam makna, bentuk pelaksanaan, dan nilai-nilai yang terkandung 

dalam tradisi Tulude di Desa Londoun, Kecamatan Popayato Timur, Kabupaten 

Pohuwato. Pendekatan kualitatif dipilih karena memungkinkan peneliti menganalisis 

realitas sosial dan budaya secara langsung melalui interaksi dengan subjek penelitian 

(Khoa, et al., 2023). Penelitian ini tidak berfokus pada pengukuran statistik, tetapi lebih 

menekankan pada penggalian makna di balik praktik budaya yang hidup di masyarakat. 

Tradisi Tulude sebagai objek kajian dilihat sebagai suatu sistem sosial yang kompleks 

dan kaya akan simbol serta nilai. Peneliti dapat memahami bagaimana masyarakat 

memaknai tradisi tersebut dalam konteks kehidupan sehari-hari. Penelitian ini dilakukan 

secara naturalistik, artinya peneliti hadir langsung di lapangan untuk mengamati dan 

berinteraksi dengan pelaku budaya. Dalam prosesnya, peneliti juga menjadi bagian dari 

konteks sosial untuk memperoleh pemahaman yang holistik dan mendalam.  

Teknik pengumpulan data dilakukan melalui wawancara mendalam dan 

dokumentasi. Wawancara dilakukan dengan tokoh adat, pemuka agama, penyelenggara 

tradisi Tulude, serta warga masyarakat yang terlibat dalam kegiatan tersebut. Pendekatan 

wawancara bersifat semi-terstruktur agar informan memiliki ruang untuk menyampaikan 

pengalaman dan pemahamannya secara bebas. Dokumentasi digunakan sebagai 

pelengkap data berupa foto dan catatan lapangan terkait pelaksanaan tradisi. Semua data 

yang diperoleh dikategorikan dan dianalisis untuk menemukan pola-pola makna serta 

dinamika sosial yang terjadi (Zakariya, et al., 2024). Teknik triangulasi juga diterapkan 

untuk menguji validitas data dari berbagai sumber dan metode. Dengan kombinasi teknik 

ini, diharapkan hasil penelitian dapat menggambarkan secara utuh dan akurat fenomena 

budaya yang dikaji. Keberagaman data yang dikumpulkan memperkuat pemahaman 

terhadap makna dan keberlanjutan tradisi Tulude. 

Analisis data dalam penelitian ini dilakukan secara interaktif melalui tahapan 

https://fahruddin.org/index.php/satmata


 

Homepages: https://fahruddin.org/index.php/satmata 228 
 

reduksi data, penyajian data, dan penarikan kesimpulan. Data yang telah terkumpul 

direduksi untuk memilah informasi yang relevan dengan fokus penelitian, kemudian 

disajikan dalam bentuk narasi deskriptif. Penarikan kesimpulan dilakukan secara 

bertahap, selaras dengan proses pengumpulan dan penyusunan data yang bersifat dinamis. 

Hasil akhir dari proses analisis ini adalah pemahaman menyeluruh mengenai makna 

tradisi Tulude serta tantangan dan strategi pelestariannya di tengah masyarakat modern. 

Hasil penelitian diharapkan mampu memberikan kontribusi nyata bagi pelestarian budaya 

lokal dan memperkaya khasanah ilmu pengetahuan sosial budaya. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Tradisi Tulude di Desa Londoun merupakan warisan budaya yang dibawa oleh 

masyarakat transmigran asal Sangihe sejak tahun 1939, pada masa kolonisasi Belanda. 

Sejak awal, tradisi ini sudah melekat dalam kehidupan masyarakat Kristen di desa 

tersebut dan terus dilestarikan hingga saat ini. Pelaksanaannya tidak hanya melibatkan 

tokoh adat dan lansia, tetapi juga generasi muda yang aktif berpartisipasi. Pelibatan lintas 

generasi ini menunjukkan bahwa tradisi Tulude telah menjadi bagian dari identitas sosial 

dan spiritual komunitas Sangir di perantauan. Tradisi ini menjadi penanda awal tahun 

baru dan sebagai sarana menolak bala, serta memohon perlindungan dari Tuhan. Prosesi 

tradisi Tulude diisi dengan doa, nyanyian, dan simbol-simbol adat seperti kue tamo. 

Antusiasme masyarakat terlihat dari keterlibatan aktif mereka dalam mempersiapkan dan 

mengikuti acara (Bonarate, 2025). Hal ini menunjukkan bahwa tradisi Tulude bukan 

sekadar upacara simbolik, tetapi menjadi ruang aktualisasi nilai dan semangat kolektif. 

Pelaksanaan Tradisi Tulude biasanya dilakukan setiap tanggal 31 Januari, 

bertepatan dengan pergantian tahun. Momentum ini dimanfaatkan sebagai bentuk 

refleksi, doa bersama, dan rasa syukur atas penyertaan Tuhan sepanjang tahun. 

Masyarakat Londoun memaknai Tulude sebagai tolak bala, yaitu menolak segala bentuk 

keburukan seperti penyakit, bencana, atau kesialan di tahun yang akan datang. Seluruh 

prosesi diisi dengan unsur spiritual yang kuat melalui doa-doa dan nyanyian pujian. 

Selain sebagai ritual keagamaan, tradisi Tulude juga menjadi ruang pertemuan sosial yang 

mempererat solidaritas antarwarga. Kehadiran masyarakat dalam jumlah besar serta 

partisipasi aktif menunjukkan betapa tradisi ini dijaga dengan penuh penghormatan. 

Keterlibatan semua kalangan, termasuk warga yang telah merantau, menjadi bukti ikatan 

emosional yang kuat terhadap budaya leluhur (Bonarate, 2025). Tradisi Tulude juga 

menjadi pengingat identitas kultural di tengah keberagaman etnis dan agama yang ada di 

wilayah tersebut. 

Makna simbolik dari kue tamo menjadi bagian penting dalam tradisi Tulude. 

Menurut para narasumber, kue tamo melambangkan rasa syukur atas kehidupan yang baik 

dan harapan akan keberkahan di masa mendatang. Kue tamo yang disusun dari beras pulut 

dan dihias secara khusus menjadi titik fokus dalam upacara. Pada saat puncak acara, kue 

tamo diarak dan dipersembahkan dalam suasana penuh khidmat. Simbol ini diyakini 

sebagai bentuk pengabdian dan penghormatan terhadap Sang Pencipta. Pemotongan tamo 

biasanya disertai doa dan penyampaian harapan oleh tokoh adat atau rohaniwan. Dalam 

https://fahruddin.org/index.php/satmata


 

Homepages: https://fahruddin.org/index.php/satmata 229 
 

konteks masyarakat Londoun, tamo bukan sekadar makanan adat, melainkan juga simbol 

spiritual dan budaya. Kehadirannya dalam tradisi Tulude mencerminkan perpaduan antara 

nilai religius, adat, dan estetika yang diwariskan secara turun-temurun. 

Antusiasme masyarakat dalam mengikuti tradisi Tulude sangat tinggi. 

Berdasarkan wawancara dengan Bonarate (2025) masyarakat selalu hadir dengan 

semangat baru setiap tahun untuk mengikuti acara ini. Masyarakat datang membawa 

makanan secara sukarela untuk dimakan bersama, sebagai simbol persaudaraan dan 

kebersamaan. Tidak hanya tokoh adat dan orang tua, tetapi juga anak-anak muda turut 

ambil bagian dalam pelaksanaan tradisi. Partisipasi generasi muda sangat terlihat, baik 

dalam pengangkatan tamo, penampilan seni, maupun dalam menyambut tamu penting. 

Hal ini menunjukkan adanya pewarisan budaya secara langsung dari generasi tua ke 

generasi muda (Harefa, 2025). Keberhasilan pelestarian budaya ini tidak lepas dari 

kekompakan dan kepedulian sosial seluruh warga desa (Wulandari, 2024). Tradisi 

menjadi ajang pertemuan antarwarga yang memperkuat rasa memiliki terhadap budaya 

warisan leluhur (Putra, 2024). 

Peran generasi muda dalam pelaksanaan tradisi Tulude sangat krusial. Bonarate 

(2025) menyampaikan bahwa keterlibatan anak muda dilakukan dalam berbagai bentuk, 

seperti membawa baki berisi simbol penghormatan kepada tamu penting. Selain itu, 

mereka juga dilibatkan dalam pertunjukan tari, musik, dan pengangkatan tamo yang 

merupakan inti dari prosesi. Para pemuda dilatih oleh pelatih lokal yang tergabung dalam 

komunitas desa, yang secara khusus mempersiapkan mereka untuk tampil dalam upacara. 

Hal tersebut menunjukkan adanya regenerasi nilai dan pengetahuan adat yang 

berlangsung secara sistematis (Abdullah & Putra, 2024). Keikutsertaan anak muda 

menjadi indikator keberhasilan pewarisan budaya (Rifdah & Giriwati, 2024). 

Keterlibatan anak muda memperkuat identitas kolektif dan rasa bangga terhadap warisan 

leluhur (Azzahra, et al., 2025). Tradisi Tulude tidak akan bertahan jika generasi muda 

tidak memiliki kesadaran dan rasa tanggung jawab dalam melestarikannya.  

Meskipun antusiasme tinggi, tantangan tetap dihadapi dalam pelestarian tradisi 

Tulude. Kalampung (2025) mengungkapkan bahwa sebagian anak muda kurang tertarik 

mengikuti tradisi Tulude karena lebih memilih kegiatan modern atau merasa bosan. 

Ketertarikan terhadap budaya dianggap menurun, terutama ketika tradisi dianggap tidak 

sesuai dengan gaya hidup mereka. Hal ini menjadi ancaman bagi keberlangsungan tradisi 

jika tidak ditanggapi secara serius. Kurangnya pemahaman dan minat generasi muda 

terhadap budaya bisa menyebabkan hilangnya nilai-nilai luhur yang terkandung dalam 

tradisi. Pendekatan yang lebih inovatif dan edukatif sangat diperlukan agar tradisi ini tetap 

relevan. Pemerintah desa, sekolah, dan komunitas adat memiliki tanggung jawab untuk 

membangun kesadaran kultural sejak dini. Tradisi Tulude harus dibingkai sebagai bagian 

dari gaya hidup modern yang tetap berakar pada nilai-nilai lokal. 

Upaya pelibatan generasi muda dalam pelestarian tradisi Tulude dilakukan 

melalui pendekatan komunitas dan pendidikan informal. Pemerintah desa serta pihak 

sekolah memberikan ruang dan dukungan bagi anak-anak untuk terlibat dalam kegiatan 

budaya. Sekolah mengizinkan siswa ikut serta dalam latihan tari, paduan suara, dan 

https://fahruddin.org/index.php/satmata


 

Homepages: https://fahruddin.org/index.php/satmata 230 
 

prosesi upacara tanpa mengganggu proses pembelajaran. Komunitas adat pun 

memberikan pelatihan langsung dalam bentuk workshop dan latihan berkala (Setiyadi, et 

al., 2025). Dengan metode ini, anak-anak muda merasa dilibatkan dan dihargai, yang pada 

gilirannya menumbuhkan rasa bangga dan tanggung jawab. Kegiatan ini juga berfungsi 

sebagai ruang interaksi antargenerasi, yang memperkuat ikatan sosial dan budaya. 

Pendekatan partisipatif ini terbukti efektif dalam membangun kesadaran kolektif tentang 

pentingnya menjaga budaya lokal. Jika terus dikembangkan, maka tradisi Tulude akan 

tetap eksis sebagai bagian dari identitas masyarakat Londoun.  

Tradisi Tulude di Desa Londoun juga memiliki peran spiritual yang sangat kuat, 

seperti disampaikan oleh Sabanari (2025). Tradisi ini tidak hanya menjadi seremoni adat, 

tetapi juga sarana berdoa bersama demi keselamatan desa dan seluruh warganya. Doa-

doa yang dipanjatkan dipimpin oleh tokoh adat atau pemuka agama, dan ditujukan untuk 

memohon perlindungan serta menolak segala bentuk keburukan. Dalam setiap prosesi, 

pesan-pesan adat disampaikan sebagai pengingat akan pentingnya hidup harmonis, 

menjauhi kejahatan, dan menjaga persatuan. Ini menunjukkan bahwa tradisi Tulude 

berfungsi sebagai jembatan antara nilai religius dan norma sosial masyarakat. Nilai-nilai 

tersebut terinternalisasi dalam kehidupan sehari-hari masyarakat Londoun, menciptakan 

kehidupan yang lebih tertib dan damai. Unsur spiritual yang kuat membuat tradisi ini 

tetap dihormati oleh berbagai kalangan usia. Tradisi semacam ini mampu menyatukan 

perbedaan dalam kerangka nilai budaya dan keyakinan bersama (Sabanari, 2025). 

Peran tokoh adat sangat penting dalam menjaga makna dan keberlanjutan tradisi 

Tulude. Tokoh adat menjadi penghubung antara generasi tua dan muda dalam 

mentransmisikan nilai-nilai kultural. Mereka tidak hanya bertugas dalam memimpin 

acara, tetapi juga menjelaskan filosofi yang terkandung dalam setiap tahapan prosesi. 

Menurut Kalampung (2025) tokoh adat menyampaikan doa dan pesan adat yang 

mengandung nilai moral dan spiritual yang tinggi. Peran mereka juga mencakup 

pengawasan terhadap pelaksanaan tradisi agar tidak menyimpang dari makna aslinya. 

Dalam konteks ini, tokoh adat menjadi penjaga budaya yang aktif dan berperan sebagai 

guru kehidupan masyarakat. Kehadiran mereka memberikan legitimasi terhadap seluruh 

rangkaian prosesi yang dijalankan. Keberadaan dan peran tokoh adat harus terus 

diperkuat melalui dukungan sosial dan kelembagaan (Ismanto, et al., 2025). 

Simbol-simbol dalam tradisi Tulude, seperti tamo dan pakaian adat, memiliki nilai 

estetika dan makna identitas yang kuat. Setiap peserta yang terlibat dalam tradisi ini 

menggunakan busana adat, termasuk penari, tokoh adat, dan petugas upacara lainnya. 

Busana adat ini menjadi ciri khas yang membedakan tradisi Tulude dari kegiatan budaya 

lainnya di wilayah Popayato Timur. Tamo sebagai simbol utama diarak dengan khidmat 

dan dijunjung tinggi sebagai lambang penghormatan kepada Sang Pencipta. Simbol-

simbol tersebut memperlihatkan bahwa nilai adat tidak hanya hidup dalam kata-kata, 

tetapi juga diwujudkan dalam ekspresi visual dan gerakan tubuh. Penggunaan atribut adat 

menciptakan suasana sakral dan menguatkan identitas budaya masyarakat. Hal ini juga 

memberikan pengalaman emosional yang mendalam bagi masyarakat. Simbol dan atribut 

adat perlu terus dijaga keberadaannya sebagai penanda budaya lokal (Saidin, et al., 2025). 

https://fahruddin.org/index.php/satmata


 

Homepages: https://fahruddin.org/index.php/satmata 231 
 

Keberhasilan pelaksanaan tradisi Tulude tidak lepas dari dukungan seluruh 

elemen masyarakat Desa Londoun. Tidak hanya komunitas Sangir yang menjalankan 

tradisi ini, namun juga masyarakat dari latar belakang berbeda turut menghargai dan 

mendukung. Tradisi ini telah menjadi bagian dari kehidupan bersama yang menciptakan 

harmoni antarwarga. Dukungan ini menjadikan tradisi Tulude bukan sekadar budaya 

kelompok, tetapi telah menjadi milik bersama warga desa. Partisipasi kolektif 

memperkuat rasa persaudaraan lintas suku dan agama. Ini menunjukkan bahwa budaya 

bisa menjadi sarana integrasi sosial dalam masyarakat multikultural. Ketika tradisi 

dijalankan secara terbuka dan inklusif, maka nilai-nilainya dapat menjangkau lebih 

banyak pihak (Hasan, et al., 2025). Dalam konteks ini, tradisi Tulude berperan sebagai 

jembatan sosial yang mampu memperkuat kohesi dan solidaritas masyarakat. 

Meskipun telah berjalan baik, pelestarian tradisi Tulude tetap menghadapi 

tantangan serius di masa depan. Ketergantungan pada tokoh-tokoh adat yang semakin 

menua menjadi masalah struktural yang perlu segera diatasi. Dibutuhkan kaderisasi dan 

regenerasi pemimpin adat yang dapat memahami serta menjalankan tradisi dengan baik. 

Selain itu, perubahan gaya hidup dan dominasi budaya luar dapat menggerus minat 

generasi muda terhadap tradisi lokal. Untuk mengatasi hal ini, perlu ada strategi 

komunikasi budaya yang lebih adaptif, misalnya melalui media sosial, festival budaya, 

atau kurikulum sekolah berbasis muatan lokal. Penanaman nilai budaya sejak dini dapat 

memperkuat kesadaran kultural generasi muda. Tradisi yang dikemas secara kreatif dan 

relevan akan lebih mudah diterima oleh kalangan muda (Gio & Pandrianto, 2025). 

Pemerintah desa dan lembaga pendidikan berperan strategis dalam penguatan 

tradisi Tulude. Di Desa Londoun, upaya pelibatan generasi muda telah dilakukan melalui 

pemberian izin dan dukungan partisipasi siswa dalam kegiatan adat. Keterlibatan sekolah 

dalam mengarahkan siswa untuk mengenal dan ikut serta dalam tradisi ini menunjukkan 

kolaborasi yang positif antara pendidikan formal dan budaya lokal. Pemerintah desa juga 

secara rutin mengadakan tradisi Tulude dan memfasilitasi berbagai pelatihan serta 

pertunjukan seni. Kolaborasi ini penting dalam menciptakan ekosistem budaya yang 

hidup dan berkelanjutan. Dukungan pemerintah dan lembaga pendidikan menjadi faktor 

penguat dalam regenerasi pelestari. Jika didukung secara konsisten, strategi ini akan 

melahirkan generasi yang sadar budaya dan memiliki rasa tanggung jawab terhadap 

warisan leluhur. Pelestarian tradisi dapat menjadi bagian dari pembangunan karakter dan 

kebudayaan (Purnamaningtyas, et al., 2024). 

Tradisi Tulude di Desa Londoun menunjukkan ketahanan budaya yang kuat 

meskipun berada jauh dari daerah asalnya. Partisipasi aktif masyarakat, peran tokoh adat, 

dan dukungan lembaga lokal menjadi kunci utama dalam menjaga eksistensi tradisi ini. 

Tradisi Tulude tidak hanya menjadi acara tahunan, tetapi juga sarana memperkuat nilai 

spiritual, sosial, dan identitas budaya masyarakat. Simbol-simbol seperti tamo, busana 

adat, dan nyanyian pujian menjadi unsur penting yang memperkaya makna tradisi. 

Keterlibatan generasi muda menjadi penentu keberlanjutan tradisi ini di masa mendatang. 

Pelestarian tradisi Tulude membutuhkan pendekatan lintas sektor yang menyentuh 

pendidikan, kebijakan desa, dan kesadaran masyarakat. Jika dilakukan dengan konsisten 

https://fahruddin.org/index.php/satmata


 

Homepages: https://fahruddin.org/index.php/satmata 232 
 

dan kolaboratif, tradisi Tulude dapat terus hidup sebagai kekayaan budaya lokal yang 

membentuk karakter dan jati diri masyarakat Desa Londoun. Tradisi ini bukan hanya 

warisan masa lalu, tetapi juga aset budaya untuk masa depan. 

Kajian terkait Tradisi Tulude di Desa Londoun, Kecamatan Popayato Timur, 

Kabupaten Pohuwato kurang dikaji secara mendalam oleh peneliti sebelumnya. Ekawati 

(2017) menelaah Tulude dalam konteks modernitas dan tradisi di Pulau Marore, Brek, et 

al., (2024)  mengkaji Tulude sebagai sarana konseling pastoral, sedangkan Kalalo & 

Sawotong (2024) memfokuskan kajian pada makna teologis kue Tamo dalam Tradisi 

Tulude di lingkungan gereja. Berbeda dari penelitian terdahulu, studi ini menekankan 

analisis sosial-budaya dan konteks lokal masyarakat Londoun, sehingga menghadirkan 

perspektif baru mengenai variasi, makna, dan fungsi Tradisi Tulude di wilayah Pohuwato.  

Kebaruan penelitian ini terletak pada fokus kajian yang secara spesifik 

menempatkan Tradisi Tulude di Desa Londoun sebagai praktik budaya yang hidup dalam 

konteks masyarakat multikultural. Penelitian ini tidak hanya mendeskripsikan 

pelaksanaan ritual, tetapi juga menganalisis relasi antara tradisi, identitas lokal, dan 

proses adaptasi budaya di luar wilayah asalnya. Pendekatan ini memberikan perspektif 

baru dengan menempatkan Tulude sebagai praktik budaya dinamis yang terus dimaknai 

oleh masyarakat pendukungnya.  

Hasil penelitian ini diharapkan memberikan manfaat teoretis dengan memperkaya 

kajian budaya lokal dan warisan budaya takbenda. Secara praktis, penelitian ini dapat 

menjadi referensi bagi masyarakat Desa Londoun dalam upaya menjaga dan meneruskan 

Tradisi Tulude kepada generasi muda secara lebih terstruktur. Temuan penelitian ini 

dapat dimanfaatkan oleh pemerintah daerah dan lembaga pendidikan sebagai dasar 

perumusan kebijakan pelestarian budaya berbasis komunitas. Penelitian ini berkontribusi 

tidak hanya pada pengembangan ilmu pengetahuan, tetapi juga pada penguatan identitas 

budaya dan keberlanjutan tradisi lokal dalam konteks pembangunan kebudayaan daerah. 

  

KESIMPULAN 

Berdasarkan hasil penelitian, dapat disimpulkan bahwa tradisi Tulude di Desa 

Londoun, Kecamatan Popayato Timur, Kabupaten Pohuwato merupakan warisan budaya 

masyarakat Sangir yang tetap hidup dan lestari meskipun berada di wilayah perantauan. 

Tradisi ini dilaksanakan setiap tanggal 31 Januari sebagai bentuk rasa syukur, doa 

perlindungan, dan penolakan terhadap bala atau bencana, serta menjadi ruang ekspresi 

nilai spiritual, sosial, dan kebersamaan masyarakat. Prosesi tradisi Tulude melibatkan 

seluruh lapisan warga, termasuk generasi muda yang aktif dalam berbagai peran, seperti 

pertunjukan seni, pengangkatan tamo, dan pelayanan kepada tamu penting. Keterlibatan 

tokoh adat dan lembaga pendidikan turut memperkuat pewarisan nilai-nilai budaya secara 

turun-temurun. Meskipun menghadapi tantangan berupa menurunnya minat generasi 

muda dan pengaruh modernisasi, upaya pelestarian tetap dilakukan melalui pendekatan 

komunitas dan pendidikan kultural. Tradisi ini tidak hanya memperkuat identitas 

komunitas Sangir di perantauan, tetapi juga menjadi sarana integrasi sosial di tengah 

masyarakat multikultural. Dengan pelibatan lintas generasi dan dukungan pemerintah 

https://fahruddin.org/index.php/satmata


 

Homepages: https://fahruddin.org/index.php/satmata 233 
 

desa, tradisi Tulude memiliki potensi besar untuk terus lestari sebagai bagian dari 

kekayaan budaya lokal.  

 

REFERENSI 

Abdullah, R.G.S., & Putra, I.E.D. (2024). Regenerasi Kesenian Tradisional Senjang 

Kecamatan Muara Kelingi, Kabupaten Musi Rawas, Sumatera 

Selatan. EDUMUSIKA, 2(3), 176–189. https://doi.org/10.24036/em.v2i3.84 

Arianti, D. (2021). Kearifan lokal dan implikasinya terhadap pembelajaran bahasa 

Indonesia. LINGUISTIK: Jurnal Bahasa & Sastra, 6(1), 115–123. https://doi.org 

10.31604/linguistik.v6i1.115-123 

Azzahra, L., Kariswan, K., & Sari, L. R. (2025). Peran dan Makna Ritual Nyambai dalam 

Pelestarian Nilai Adat dan Identitas Budaya Masyarakat Lampung. Aceh 

Anthropological Journal, 9(2), 193-209. https://doi.org/10.29103/aaj.v9i2.19687 

Bonarate, G. (2025). Wawancara. 

Brek, Y., Bulamei, B. V., Weol, W., Asman, F. A. A., Sumenda, G., & Makakombo, F. 

P. (2024). Budaya Tulude Sebagai Sarana Fungsi Konseling Pastoral Mengutuhkan 

& Mendamaikan. PARADOSI: Jurnal Teologi Praktika, 1(1), 21-29. 

https://doi.org/10.70420/9wae3w70 

Ekawati, E. (2017). Tulude: Antara Modernitas Dan Tradisi Masyarakat Pulau 

Marore. Jurnal Masyarakat dan Budaya, 19(3), 385-396. 

https://doi.org/10.14203/jmb.v19i3.489%20 

Gio, G., & Pandrianto, N. (2025). Memperkuat Warisan Budaya Tionghoa melalui Media 

Sosial di Kalangan Generasi Muda. Koneksi, 9(1), 105-113. 

https://doi.org/10.24912/kn.v9i1.33287 

Harefa, D. (2025). The Use Of Local Wisdom From Nias Traditional Houses as a 

Learning Medium For Creative Economy Among Students at SMA Negeri 1 Teluk 

Dalam. Curve Elasticity: Jurnal Pendidikan Ekonomi, 6(2), 106-119. 

https://doi.org/10.57094/jpe.v6i2.3233 

Hasan, H., Daus, R., Sevita, P., Fauzi, A. R., & Wahidin, L. O. (2025). Tradisi “Ngayah” 

pada Masyarakat Bali: Nilai-nilai Keberagaman dan Keberlanjutan Budaya di 

Kecamatan Landono Kabupaten Konawe Selatan Sulawesi Tenggara. Tambo: 

Journal of Manuscript and Oral Tradition, 3(1), 65-77. 

https://doi.org/10.55981/tambo.2025.11326 

Huda, M.K. (2024). Hindu dan Islam di Linggo Asri. Journal of Da’wah and 

Communication, 4(2), 135–148. https://doi.org/10.28918/iqtida.v5i01.10986 

Indrawati, M., & Sari, Y. I. (2024). Memahami warisan budaya dan identitas lokal di 

Indonesia. Jurnal Penelitian Dan Pendidikan IPS, 18(1), 77–85. 

https://doi.org/10.21067/jip.v18i1.9902 

https://fahruddin.org/index.php/satmata
https://doi.org/10.28918/iqtida.v5i01.10986


 

Homepages: https://fahruddin.org/index.php/satmata 234 
 

Ismanto, T.Y., Toruan, T.L., Widodo, P., Taufik, R.M., & Aritonang, S. (2025). 

Fenomenologi Peran Tokoh Adat dalam Mempertahankan Tradisi dan Identitas 

Budaya di Papua Pegunungan. Al Qalam: Jurnal Ilmiah Keagamaan dan 

Kemasyarakatan, 19(2), 1302-1314. http://dx.doi.org/10.35931/aq.v19i2.4189 

Isti, D.M., & Kurnia, H. (2022). Akulturasi Budaya Lokal dan Agama Dalam Grebeg 

Apem di Kabupaten Jombang, Provinsi Jawa Timur. Academy of Social Science 

and Global Citizenship Journal, 2(1), 28–32. 

https://doi.org/10.47200/aossagcj.v2i1.1850 

Kalalo, J., & Sawotong, C. E. (2024). Contextual Theological Review Of The Meaning 

Of Tamo Cake In The Tulude Tradition And Its Impact On Faith Growth In The 

GMIM Batu Karang Bualo Congregation, Bunaken Region. Eduvest-Journal of 

Universal Studies, 4(11), 10087-10098. 

https://doi.org/10.59188/eduvest.v4i11.40137 

Kalampung, C. (2025). Wawancara. 

Kariana, I.N.P. (2025). Komunikasi Ritual dan Nilai Filsafat Dalam Upacara Mapag Rare 

di Dusun Pemunut Kabupaten Lombok Barat. Sophia Dharma: Jurnal Filsafat, 

Agama Hindu, dan Masyarakat, 8(1), 11-20. https://doi.org/10.53977/sd.v8i1.2490 

Khoa, B. T., Hung, B. P., & Hejsalem-Brahmi, M. (2023). Qualitative research in social 

sciences: data collection, data analysis and report writing. International Journal of 

Public Sector Performance Management, 12(1-2), 187-209. 

https://doi.org/10.1504/IJPSPM.2023.132247 

Ningtyas, D.N., Kurnia, H., Sari, T.Y., & Lestari, D. (2022). Memperkuat Generasi Muda 

Melalui Nilai-Nilai Pancasila Sebagai Upaya Berkepribadian Unggul dan 

Berkarakter Mulia. Academy of Social Science and Global Citizenship Journal, 

2(2), 85–92. https://doi.org/10.47200/aossagcj.v2i2.1843 

Purnamaningtyas, D. Y., Widodo, W., & Istiq’faroh, N. (2024). Pelestarian Budaya 

Lokal: Peran Bersih Desa Dan Langen Bekso Dalam Menanamkan Cinta Tanah Air 

Di Desa Lengkong Kabupaten Nganjuk. Journal of Contemporary Issues in 

Primary Education, 2(2), 101-107. https://doi.org/10.61476/17xtra42 

Putra, E. S. (2024). Tradisi Pawai Obor dalam Memperingati Tahun Baru Islam di Desa 

Bukit Peninjauan II Seluma. Jurnal Pelayanan Masyarakat, 1(3), 09-18. 

https://doi.org/10.62951/jpm.v1i3.457 

Rifdah, B. N., & Giriwati, N. S. S. (2024). Partisipasi Masyarakat dalam Keberlanjutan 

Kampung Budaya Polowijen, Malang. Jurnal Lingkungan Binaan 

Indonesia, 13(3), 139-148. https://doi.org/10.32315/jlbi.v13i3.383 

Riyadi, I., Prabowo, E. A., & Hakim, D. (2024). Peran Bhinneka Tunggal Ika Dalam 

Keberagaman Adat Budaya di Indonesia. Jaksa: Jurnal Kajian Ilmu Hukum Dan 

Politik, 2(3), 34-49. https://doi.org/10.51903/jaksa.v2i3.1870 

https://fahruddin.org/index.php/satmata


 

Homepages: https://fahruddin.org/index.php/satmata 235 
 

Sabanari, Y. (2025). Wawancara. 

Saidin, S.H., Yani, A., & Tajuddin, F.N. (2025). Rimpu Simbol Kearifan Lokal dan 

Pelestarian Budaya Bima di Era Modern. JAWI, 8(1), 37-46. 

https://doi.org/10.24042/00202582792000 

Setiyadi, D., Handoyo, E., & Waluyo, E. (2025). Sekolah Ramah Anak dan Transformasi 

Budaya Sekolah: Perspektif Hak Anak dalam Pendidikan Dasar. Action Research 

Journal Indonesia (ARJI), 7(2), 500-517. https://doi.org/10.61227/arji.v7i2.359 

Tampake, T., & Katampuge, J. (2022). Sakralitas Kue Adat Tamo Untuk Inklusivitas 

Keagamaan Masyarakat di Sanger, Sulawesi Utara. Indonesian Journal of Religion 

and Society, 4(2), 69–79. https://doi.org/10.36256/ijrs.v4i2.231 

Untara, I.M.G.S. (2025). Transformasi ilmu Wariga dalam masyarakat adat Buleleng 

antara tradisi dan modernitas. Jurnal Penelitian Agama Hindu, 9(3), 88–107. 

https://doi.org/10.37329/jpah.v9i3.4216 

Wulandari, D. (2024). Implementasi Program Pemajuan Kebudayaan Desa: Tinjauan 

Pemberdayaan Masyarakat Berbasis Budaya. Jurnal Pendidikan Dan 

Kebudayaan, 9(1), 20–34. https://doi.org/10.24832/jpnk.v9i1.4489 

Wulandari, I., Handoyo, E., Yulianto, A., Sumartiningsih, S., & Fuchs, P. X. (2024). 

Integrasi Nilai Kearifan Lokal dalam Pendidikan Karakter Siswa di Era Globalisasi. 

Pendekar : Jurnal Pendidikan Berkarakter, 7(4), 370–376. 

https://doi.org/10.31764/pendekar.v7i4.27062 

Zakariya, K., Nizarudin, N. D., Jani, H. H. M., Ibrahim, P. H., Ab Sani, J., & Harun, N. 

Z. (2024). Transitioning from traditional to digital methods: insights on 

documenting and exhibiting landscape heritage. Journal of Architecture, Planning 

and Construction Management, 14(1). https://doi.org/10.31436/japcm.v14i1.877 

https://fahruddin.org/index.php/satmata
https://doi.org/10.37329/jpah.v9i3.4216
https://doi.org/10.31764/pendekar.v7i4.27062

