Satmata: Journal of Historical Education Studies ISSN 3024-9554

Vol. 3 No. 2, 2025, pp: 223 ~ 235
Open Acces: https://doi.org/10.61677/satmata.v3i2.686

THE TULUDE TRADITION IN LONDOUN VILLAGE, EAST POPAYATO
DISTRICT, POHUWATO REGENCY

Meyranti Rasyid'", Helman Manay?, Naufal Raffi Arrazaq’, Irvan Tasnur*

Program Studi Pendidikan Sejarah, Universitas Negeri Gorontalo, Indonesia
meyrasyidl 6@gmail.com’”, helmanmanay@ung.ac.id’, naufalraffi@ung.ac.id’,
irvantasnur@ung.ac.id’

*Corresponding author
Received September 16, 2025; Revised October 14, 2025; Accepted October 30, 2025; Published October 31, 2025

ABSTRACT

This study aims to describe the implementation, meaning, and role of the Tulude tradition in the
life of the people of Londoun Village, Popayato Timur Sub-district, Pohuwato Regency. The
research employed a descriptive qualitative approach, using in-depth interviews and
documentation as data collection techniques. The results show that Tulude is an annual
traditional ceremony held on January 31st as an expression of gratitude, a prayer for protection,
and a ritual to ward off misfortune or disaster. This tradition was brought by the Sangir
community during the colonial transmigration era and continues to be preserved today by all
levels of society, including the younger generation. Tulude also serves as a medium for
strengthening cultural identity, social solidarity, and integration among residents in a
multicultural society. Cultural symbols such as the tamo, communal prayers, and traditional
attire play a central role in the ritual. Challenges such as declining youth interest and the
influence of modern culture are addressed through the active involvement of traditional leaders,
community groups, and support from educational institutions and the village government. The
Tulude tradition has high cultural value and holds strong potential to be continuously preserved
as part of local cultural heritage.

Keywords: Tulude, local tradition, Sangir culture, transmigration, Londoun Village

ABSTRAK

Penelitian ini bertujuan untuk mendeskripsikan bentuk pelaksanaan, makna, serta peran Tradisi
Tulude dalam kehidupan masyarakat Desa Londoun, Kecamatan Popayato Timur, Kabupaten
Pohuwato. Metode yang digunakan adalah pendekatan kualitatif deskriptif dengan teknik
pengumpulan data melalui wawancara mendalam dan dokumentasi. Hasil penelitian
menunjukkan bahwa tradisi Tulude merupakan upacara adat tahunan yang dilakukan setiap
tanggal 31 Januari sebagai bentuk ungkapan rasa syukur, doa perlindungan, dan penolakan
terhadap bala atau bencana. Tradisi ini diwariskan oleh masyarakat Sangir sejak masa
kolonisasi dan masih dilestarikan hingga saat ini oleh seluruh lapisan masyarakat, termasuk
generasi muda. Tulude juga menjadi wadah penguatan identitas kultural, solidaritas sosial, dan
integrasi antarwarga dalam masyarakat multikultural. Simbol-simbol adat seperti tamo, doa
bersama, dan pakaian adat menjadi bagian penting dalam prosesi ini. Kendala yang dihadapi
adalah menurunnya minat generasi muda dan pengaruh budaya modern, namun telah diatasi
melalui peran tokoh adat, komunitas, dan dukungan lembaga pendidikan serta pemerintah desa.
Tradisi Tulude memiliki nilai budaya yang tinggi dan berpotensi terus dilestarikan sebagai
bagian dari kekayaan budaya lokal.

Kata Kunci: Tulude, tradisi lokal, budaya Sangir, transmigrasi, Desa Londoun

@®® This is an open access article under the CC BY-SA 4.0 International license.
Copyright ©2025 by Satmata: Journal of Historical Education Studies. Published by Fahr Publishing 223



https://issn.brin.go.id/terbit/detail/20230802241893544
https://doi.org/10.61677/satmata.v3i2.686
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/?ref=chooser-v1
mailto:helmanmanay@ung.ac.id
mailto:naufalraffi@ung.ac.id
mailto:irvantasnur@ung.ac.id

PENDAHULUAN

Indonesia dikenal sebagai negara yang kaya akan keragaman budaya dan tradisi
lokal yang hidup di tengah masyarakatnya (Riyadi, et al., 2024). Setiap daerah memiliki
upacara adat yang unik dan sarat makna sebagai bentuk ekspresi nilai-nilai sosial,
spiritual, dan historis (Kariana, 2025). Salah satu tradisi tersebut adalah Tu/ude, yang
merupakan upacara adat masyarakat Sangir dan masih dilestarikan oleh komunitas
perantauan di berbagai wilayah, termasuk di Gorontalo. Tradisi ini menjadi bentuk
penghormatan terhadap leluhur dan wujud rasa syukur atas berkah yang diterima selama
satu tahun. Di Desa Londoun, Kecamatan Popayato Timur, Kabupaten Pohuwato, tradisi
Tulude dilaksanakan secara rutin dan masih menjadi bagian penting dalam kehidupan
masyarakat. Upacara ini menjadi simbol penyatuan dan identitas budaya komunitas
Sangir yang bermukim di wilayah tersebut. Meskipun telah terjadi percampuran budaya
lokal dan arus modernisasi, pelaksanaan Tulude tetap mendapat perhatian dan partisipasi
dari berbagai lapisan masyarakat. Fenomena ini menarik untuk dikaji lebih dalam sebagai
bentuk pelestarian budaya dalam masyarakat multietnis (Huda, 2024).

Tradisi Tulude di Desa Londoun tidak hanya berfungsi sebagai ritual adat, tetapi
juga memiliki dimensi sosial yang kuat dalam mempererat hubungan antarwarga. Melalui
pelaksanaan Tulude, masyarakat saling berbagi peran dalam persiapan acara, mulai dari
memasak, menyiapkan perlengkapan, hingga menjalankan prosesi keagamaan dan
kebudayaan. Kegiatan ini menjadi momentum kebersamaan yang mampu mengikis sekat-
sekat perbedaan, terutama dalam masyarakat yang heterogen. Tulude juga menjadi
wahana pembelajaran nilai-nilai luhur kepada generasi muda. Tradisi ini mengajarkan
pentingnya kerja sama, rasa hormat kepada orang tua, dan kesadaran spiritual dalam
menjalani kehidupan. Keikutsertaan generasi muda menjadi indikasi penting dalam
menjaga kesinambungan tradisi ini ke masa depan (Arianti, 2021). Pelaksanaan Tulude
menjadi lebih dari sekadar seremoni, melainkan juga media pendidikan kultural yang
efektif. Konteks inilah yang menjadikan tradisi 7u/ude memiliki nilai penting dalam
penelitian budaya lokal.

Sebagai bagian dari identitas budaya komunitas Sangir, Tu/ude memuat unsur-
unsur simbolik yang mencerminkan sistem kepercayaan dan nilai-nilai kosmologis.
Prosesi pembacaan doa, pemotongan kue adat (tamo), dan penyampaian pesan moral
menjadi bagian tak terpisahkan dari tradisi ini. Setiap tahap dalam pelaksanaan Tulude
mengandung makna filosofis yang mendalam, terutama terkait relasi manusia dengan
Tuhan, sesama, dan alam. Nilai-nilai tersebut mencerminkan pandangan hidup
masyarakat yang memadukan unsur adat, agama, dan kebersamaan. Pelestarian makna
simbolik ini menjadi tantangan tersendiri di tengah arus globalisasi dan pergeseran
budaya. Diperlukan kajian yang mampu menggambarkan bagaimana masyarakat Desa
Londoun memahami dan memaknai kembali tradisi ini dalam konteks kekinian.
Penelitian ini diharapkan dapat menjelaskan bagaimana nilai-nilai lokal tetap
dipertahankan melalui praktik budaya yang berkesinambungan. Selain itu, penting untuk
melihat bagaimana proses transformasi tradisi terjadi tanpa menghilangkan substansi
budayanya (Tampake & Katampuge, 2022).

Homepages: https://fahruddin.org/index.php/satmata 224


https://fahruddin.org/index.php/satmata

Dalam konteks masyarakat perantauan, pelestarian tradisi seperti 7ulude menjadi
salah satu cara untuk menjaga identitas kultural agar tidak tergerus oleh zaman.
Masyarakat Sangir di Desa Londoun merupakan komunitas minoritas yang tetap
berupaya mempertahankan adat istiadatnya. Tradisi Tulude menjadi ruang simbolik yang
memperkuat solidaritas internal dan memperkenalkan budaya mereka kepada masyarakat
sekitar. Ini menunjukkan bahwa tradisi dapat menjadi alat diplomasi kultural yang
membangun harmoni dalam masyarakat multikultural. Keberlangsungan tradisi ini sangat
bergantung pada kesadaran kolektif dan keterlibatan lintas generasi. Generasi muda
memiliki peran penting dalam meneruskan warisan budaya ini, sehingga keterlibatan
mereka perlu mendapat perhatian khusus. Tu/ude bisa menjadi media edukatif sekaligus
rekreatif yang menarik bagi generasi sekarang. Tradisi ini tidak hanya diwariskan, tetapi
juga dihidupkan kembali dalam bentuk yang lebih adaptif (Isti & Kurnia, 2022).

Desa Londoun sebagai lokasi pelaksanaan tradisi 7ul/ude memiliki karakteristik
sosial yang mendukung keberlangsungan budaya ini. Mayoritas penduduk merupakan
warga pendatang dari wilayah Sulawesi Utara yang telah lama bermukim dan menetap di
wilayah Popayato Timur. Mereka membawa serta sistem nilai, kepercayaan, dan adat
istiadat yang masih dipelihara hingga kini. Tradisi Tu/ude menjadi salah satu warisan
yang tetap dipraktikkan meski berada di wilayah dengan budaya yang berbeda. Dalam
pelaksanaannya, terjadi proses akulturasi dengan budaya lokal, namun nilai-nilai dasar
dari tradisi tetap dipertahankan. Kondisi ini menunjukkan adanya fleksibilitas budaya
yang memungkinkan tradisi bertahan di luar wilayah asalnya. Penelitian ini menganalisis
lebih dalam bentuk adaptasi, keberlanjutan, serta makna yang dipahami oleh masyarakat
dalam pelaksanaan tradisi Tulude. Pemahaman ini penting untuk melihat dinamika tradisi
dalam kerangka sosial yang lebih luas

Pelaksanaan tradisi 7ulude di Desa Londoun tidak lepas dari dukungan institusi
sosial seperti gereja, kelompok adat, dan tokoh masyarakat. Kolaborasi antara unsur adat
dan agama menciptakan harmoni dalam pelaksanaan upacara yang menggabungkan unsur
spiritual dan budaya. Partisipasi aktif berbagai elemen masyarakat menunjukkan bahwa
tradisi ini tidak hanya bersifat eksklusif bagi komunitas Sangir, tetapi juga diterima dan
dihargai oleh masyarakat sekitar. Hal ini menjadi indikator bahwa tradisi lokal dapat
menjadi jembatan interaksi sosial yang inklusif. Dalam pelaksanaannya, setiap warga
memiliki peran masing-masing yang memperkuat rasa kebersamaan. Aspek partisipasi
ini menjadi kunci utama dalam menjaga keberlanjutan tradisi. Penting untuk mengkaji
sejauh mana peran sosial dan dukungan institusi dalam mendukung kelangsungan tradis
di tengah perubahan zaman (Untara, 2025). Penelitian ini mencoba menelaah dimensi
tersebut dalam perspektif sosial dan budaya.

Tantangan terhadap keberlangsungan tradisi Tulude semakin nyata, terutama
dalam hal regenerasi nilai dan pemaknaan ulang terhadap simbol-simbol adat. Banyak
generasi muda yang belum memahami secara utuh makna dari prosesi 7ulude, sehingga
partisipasi mereka sering kali bersifat formalitas. Hal ini menjadi perhatian serius
mengingat keberlanjutan tradisi sangat bergantung pada proses pewarisan nilai.
Diperlukan pendekatan kreatif dan edukatif dalam mengenalkan tradisi kepada generasi

Homepages: https://fahruddin.org/index.php/satmata 225


https://fahruddin.org/index.php/satmata

muda. Kegiatan berbasis seni, dokumentasi visual, dan pelibatan dalam persiapan acara
dapat menjadi strategi efektif. Peran keluarga dan sekolah sebagai agen sosialisasi budaya
sangat penting dalam proses ini. Tradisi tidak bisa bertahan hanya melalui seremoni
tahunan, tetapi juga harus ditanamkan sebagai nilai hidup sehari-hari (Ningtyas et al.,
2022). Dengan pendekatan yang tepat, tradisi 7ulude dapat terus hidup dan berkembang
dalam bentuk yang sesuai dengan konteks zaman.

Penelitian ini dilatarbelakangi oleh pentingnya menjaga warisan budaya sebagai
bagian dari identitas bangsa. Dalam konteks otonomi daerah, pelestarian budaya lokal
menjadi salah satu bentuk penguatan karakter dan kemandirian masyarakat (Wulandari et
al., 2024). Tulude sebagai tradisi komunitas perantauan yang mampu bertahan di luar
wilayah asalnya menjadi contoh konkret kekuatan budaya dalam membangun integrasi
sosial. Penelitian ini tidak hanya ingin mendokumentasikan praktik budaya, tetapi juga
mengkaji bagaimana tradisi tersebut beradaptasi, dipahami, dan dimaknai oleh
masyarakat masa kini. Fokus utama penelitian ini adalah pada nilai, fungsi sosial, serta
strategi pelestarian tradisi Tulude di Desa Londoun. Penelitian dilakukan dengan
pendekatan kualitatif agar dapat menggali makna secara mendalam dari para pelaku
budaya. Hasil penelitian ini diharapkan dapat memberikan kontribusi bagi pengembangan
kajian budaya lokal. Temuan penelitian ini dapat dijadikan rujukan dalam merancang
kebijakan pelestarian budaya di tingkat daerah.

Dalam praktiknya, tradisi Tulude bukan hanya milik masa lalu, tetapi juga
menjadi bagian dari wacana pembangunan budaya ke depan. Pelibatan masyarakat dalam
pelestarian tradisi menjadi wujud nyata dari pembangunan berbasis kearifan lokal. Tradisi
ini dapat diintegrasikan dalam kegiatan pariwisata budaya, pendidikan karakter, dan
penguatan identitas komunitas. Keberadaan tradisi Tulude perlu diposisikan sebagai aset
budaya yang memiliki nilai sosial, ekonomi, dan simbolik. Penelitian ini mengurai
potensi tersebut berdasarkan realitas empiris yang ditemukan di lapangan. Dengan
memahami dinamika Tulude, dapat dirumuskan strategi pelestarian yang berkelanjutan
dan kontekstual. Penelitian ini juga menjadi refleksi bahwa pelestarian budaya harus
melibatkan partisipasi aktif masyarakat. Kesadaran kolektif menjadi modal utama dalam
menjaga tradisi agar tetap hidup dan relevan sepanjang zaman (Indrawati & Sari, 2024).

Tradisi Tulude di Desa Londoun memiliki makna yang mendalam dan peran
penting dalam membentuk kohesi sosial. Meskipun berada di luar wilayah asal, tradisi ini
tetap lestari karena adanya kesadaran, partisipasi, dan adaptasi dari masyarakat.
Penelitian ini menjadi langkah awal dalam mendokumentasikan serta menganalisis
eksistensi Tulude sebagai bagian dari budaya hidup. Dengan pendekatan kualitatif,
diharapkan diperoleh pemahaman yang komprehensif mengenai makna, bentuk
pelaksanaan, dan strategi pelestarian tradisi tersebut. Penelitian ini juga diharapkan
menjadi kontribusi dalam penguatan budaya lokal dan pengembangan studi kearifan
lokal. Hasil penelitian ini dapat mendorong pemangku kebijakan untuk merancang
program pelestarian budaya yang lebih inklusif dan berkelanjutan. Tradisi Tulude perlu
terus diberdayakan agar tetap menjadi sumber nilai dan jati diri masyarakat. Pelestarian
budaya menjadi tanggung jawab bersama antara masyarakat, akademisi, dan pemerintah.

Homepages: https://fahruddin.org/index.php/satmata 226


https://fahruddin.org/index.php/satmata

Penelitian ini bertujuan untuk mengkaji secara komprehensif Tradisi Tulude pada
masyarakat Desa Londoun, Kecamatan Popayato Timur, Kabupaten Pohuwato, dengan
menelusuri latar historis, makna simbolik, serta fungsi sosial budaya yang terkandung di
dalamnya. Kajian ini diarahkan untuk memahami peran Tradisi Tulude dalam
membentuk identitas kolektif, memperkuat relasi sosial, serta menjaga kesinambungan
nilai-nilai budaya lokal di tengah dinamika perubahan sosial. Kebaharuan penelitian ini
terletak pada fokus analisis yang secara spesifik menempatkan Desa Londoun sebagai
konteks kajian utama, sehingga menghasilkan pemahaman yang lebih mendalam dan
kontekstual mengenai praktik Tradisi Tulude yang hidup dalam masyarakat lokal.
Penelitian ini menawarkan perspektif baru dengan mengintegrasikan analisis simbolik,
dinamika pewarisan budaya, dan upaya pelestarian berbasis komunitas, yang belum
banyak dikaji dalam penelitian-penelitian sebelumnya, sehingga memberikan kontribusi
akademik sekaligus rekomendasi empiris bagi pengembangan strategi pelestarian budaya
lokal yang berkelanjutan.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif yang bertujuan untuk
memahami secara mendalam makna, bentuk pelaksanaan, dan nilai-nilai yang terkandung
dalam tradisi Tulude di Desa Londoun, Kecamatan Popayato Timur, Kabupaten
Pohuwato. Pendekatan kualitatif dipilih karena memungkinkan peneliti menganalisis
realitas sosial dan budaya secara langsung melalui interaksi dengan subjek penelitian
(Khoa, et al., 2023). Penelitian ini tidak berfokus pada pengukuran statistik, tetapi lebih
menekankan pada penggalian makna di balik praktik budaya yang hidup di masyarakat.
Tradisi Tulude sebagai objek kajian dilihat sebagai suatu sistem sosial yang kompleks
dan kaya akan simbol serta nilai. Peneliti dapat memahami bagaimana masyarakat
memaknai tradisi tersebut dalam konteks kehidupan sehari-hari. Penelitian ini dilakukan
secara naturalistik, artinya peneliti hadir langsung di lapangan untuk mengamati dan
berinteraksi dengan pelaku budaya. Dalam prosesnya, peneliti juga menjadi bagian dari
konteks sosial untuk memperoleh pemahaman yang holistik dan mendalam.

Teknik pengumpulan data dilakukan melalui wawancara mendalam dan
dokumentasi. Wawancara dilakukan dengan tokoh adat, pemuka agama, penyelenggara
tradisi Tulude, serta warga masyarakat yang terlibat dalam kegiatan tersebut. Pendekatan
wawancara bersifat semi-terstruktur agar informan memiliki ruang untuk menyampaikan
pengalaman dan pemahamannya secara bebas. Dokumentasi digunakan sebagai
pelengkap data berupa foto dan catatan lapangan terkait pelaksanaan tradisi. Semua data
yang diperoleh dikategorikan dan dianalisis untuk menemukan pola-pola makna serta
dinamika sosial yang terjadi (Zakariya, et al., 2024). Teknik triangulasi juga diterapkan
untuk menguji validitas data dari berbagai sumber dan metode. Dengan kombinasi teknik
ini, diharapkan hasil penelitian dapat menggambarkan secara utuh dan akurat fenomena
budaya yang dikaji. Keberagaman data yang dikumpulkan memperkuat pemahaman
terhadap makna dan keberlanjutan tradisi Tulude.

Analisis data dalam penelitian ini dilakukan secara interaktif melalui tahapan

Homepages: https://fahruddin.org/index.php/satmata 227


https://fahruddin.org/index.php/satmata

reduksi data, penyajian data, dan penarikan kesimpulan. Data yang telah terkumpul
direduksi untuk memilah informasi yang relevan dengan fokus penelitian, kemudian
disajikan dalam bentuk narasi deskriptif. Penarikan kesimpulan dilakukan secara
bertahap, selaras dengan proses pengumpulan dan penyusunan data yang bersifat dinamis.
Hasil akhir dari proses analisis ini adalah pemahaman menyeluruh mengenai makna
tradisi Tulude serta tantangan dan strategi pelestariannya di tengah masyarakat modern.
Hasil penelitian diharapkan mampu memberikan kontribusi nyata bagi pelestarian budaya
lokal dan memperkaya khasanah ilmu pengetahuan sosial budaya.

HASIL DAN PEMBAHASAN

Tradisi Tulude di Desa Londoun merupakan warisan budaya yang dibawa oleh
masyarakat transmigran asal Sangihe sejak tahun 1939, pada masa kolonisasi Belanda.
Sejak awal, tradisi ini sudah melekat dalam kehidupan masyarakat Kristen di desa
tersebut dan terus dilestarikan hingga saat ini. Pelaksanaannya tidak hanya melibatkan
tokoh adat dan lansia, tetapi juga generasi muda yang aktif berpartisipasi. Pelibatan lintas
generasi ini menunjukkan bahwa tradisi Tulude telah menjadi bagian dari identitas sosial
dan spiritual komunitas Sangir di perantauan. Tradisi ini menjadi penanda awal tahun
baru dan sebagai sarana menolak bala, serta memohon perlindungan dari Tuhan. Prosesi
tradisi Tulude diisi dengan doa, nyanyian, dan simbol-simbol adat seperti kue tamo.
Antusiasme masyarakat terlihat dari keterlibatan aktif mereka dalam mempersiapkan dan
mengikuti acara (Bonarate, 2025). Hal ini menunjukkan bahwa tradisi Tu/ude bukan
sekadar upacara simbolik, tetapi menjadi ruang aktualisasi nilai dan semangat kolektif.

Pelaksanaan Tradisi Tulude biasanya dilakukan setiap tanggal 31 Januari,
bertepatan dengan pergantian tahun. Momentum ini dimanfaatkan sebagai bentuk
refleksi, doa bersama, dan rasa syukur atas penyertaan Tuhan sepanjang tahun.
Masyarakat Londoun memaknai 7Tulude sebagai tolak bala, yaitu menolak segala bentuk
keburukan seperti penyakit, bencana, atau kesialan di tahun yang akan datang. Seluruh
prosesi diisi dengan unsur spiritual yang kuat melalui doa-doa dan nyanyian pujian.
Selain sebagai ritual keagamaan, tradisi Tu/ude juga menjadi ruang pertemuan sosial yang
mempererat solidaritas antarwarga. Kehadiran masyarakat dalam jumlah besar serta
partisipasi aktif menunjukkan betapa tradisi ini dijaga dengan penuh penghormatan.
Keterlibatan semua kalangan, termasuk warga yang telah merantau, menjadi bukti ikatan
emosional yang kuat terhadap budaya leluhur (Bonarate, 2025). Tradisi Tulude juga
menjadi pengingat identitas kultural di tengah keberagaman etnis dan agama yang ada di
wilayah tersebut.

Makna simbolik dari kue famo menjadi bagian penting dalam tradisi Tulude.
Menurut para narasumber, kue tamo melambangkan rasa syukur atas kehidupan yang baik
dan harapan akan keberkahan di masa mendatang. Kue famo yang disusun dari beras pulut
dan dihias secara khusus menjadi titik fokus dalam upacara. Pada saat puncak acara, kue
tamo diarak dan dipersembahkan dalam suasana penuh khidmat. Simbol ini diyakini
sebagai bentuk pengabdian dan penghormatan terhadap Sang Pencipta. Pemotongan tamo
biasanya disertai doa dan penyampaian harapan oleh tokoh adat atau rohaniwan. Dalam

Homepages: https://fahruddin.org/index.php/satmata 228


https://fahruddin.org/index.php/satmata

konteks masyarakat Londoun, famo bukan sekadar makanan adat, melainkan juga simbol
spiritual dan budaya. Kehadirannya dalam tradisi 7u/ude mencerminkan perpaduan antara
nilai religius, adat, dan estetika yang diwariskan secara turun-temurun.

Antusiasme masyarakat dalam mengikuti tradisi Tulude sangat tinggi.
Berdasarkan wawancara dengan Bonarate (2025) masyarakat selalu hadir dengan
semangat baru setiap tahun untuk mengikuti acara ini. Masyarakat datang membawa
makanan secara sukarela untuk dimakan bersama, sebagai simbol persaudaraan dan
kebersamaan. Tidak hanya tokoh adat dan orang tua, tetapi juga anak-anak muda turut
ambil bagian dalam pelaksanaan tradisi. Partisipasi generasi muda sangat terlihat, baik
dalam pengangkatan tamo, penampilan seni, maupun dalam menyambut tamu penting.
Hal ini menunjukkan adanya pewarisan budaya secara langsung dari generasi tua ke
generasi muda (Harefa, 2025). Keberhasilan pelestarian budaya ini tidak lepas dari
kekompakan dan kepedulian sosial seluruh warga desa (Wulandari, 2024). Tradisi
menjadi ajang pertemuan antarwarga yang memperkuat rasa memiliki terhadap budaya
warisan leluhur (Putra, 2024).

Peran generasi muda dalam pelaksanaan tradisi 7Tulude sangat krusial. Bonarate
(2025) menyampaikan bahwa keterlibatan anak muda dilakukan dalam berbagai bentuk,
seperti membawa baki berisi simbol penghormatan kepada tamu penting. Selain itu,
mereka juga dilibatkan dalam pertunjukan tari, musik, dan pengangkatan tamo yang
merupakan inti dari prosesi. Para pemuda dilatih oleh pelatih lokal yang tergabung dalam
komunitas desa, yang secara khusus mempersiapkan mereka untuk tampil dalam upacara.
Hal tersebut menunjukkan adanya regenerasi nilai dan pengetahuan adat yang
berlangsung secara sistematis (Abdullah & Putra, 2024). Keikutsertaan anak muda
menjadi indikator keberhasilan pewarisan budaya (Rifdah & Giriwati, 2024).
Keterlibatan anak muda memperkuat identitas kolektif dan rasa bangga terhadap warisan
leluhur (Azzahra, et al., 2025). Tradisi Tulude tidak akan bertahan jika generasi muda
tidak memiliki kesadaran dan rasa tanggung jawab dalam melestarikannya.

Meskipun antusiasme tinggi, tantangan tetap dihadapi dalam pelestarian tradisi
Tulude. Kalampung (2025) mengungkapkan bahwa sebagian anak muda kurang tertarik
mengikuti tradisi Tulude karena lebih memilih kegiatan modern atau merasa bosan.
Ketertarikan terhadap budaya dianggap menurun, terutama ketika tradisi dianggap tidak
sesuai dengan gaya hidup mereka. Hal ini menjadi ancaman bagi keberlangsungan tradisi
jika tidak ditanggapi secara serius. Kurangnya pemahaman dan minat generasi muda
terhadap budaya bisa menyebabkan hilangnya nilai-nilai luhur yang terkandung dalam
tradisi. Pendekatan yang lebih inovatif dan edukatif sangat diperlukan agar tradisi ini tetap
relevan. Pemerintah desa, sekolah, dan komunitas adat memiliki tanggung jawab untuk
membangun kesadaran kultural sejak dini. Tradisi Tulude harus dibingkai sebagai bagian
dari gaya hidup modern yang tetap berakar pada nilai-nilai lokal.

Upaya pelibatan generasi muda dalam pelestarian tradisi Tulude dilakukan
melalui pendekatan komunitas dan pendidikan informal. Pemerintah desa serta pihak
sekolah memberikan ruang dan dukungan bagi anak-anak untuk terlibat dalam kegiatan
budaya. Sekolah mengizinkan siswa ikut serta dalam latihan tari, paduan suara, dan

Homepages: https://fahruddin.org/index.php/satmata 229


https://fahruddin.org/index.php/satmata

prosesi upacara tanpa mengganggu proses pembelajaran. Komunitas adat pun
memberikan pelatihan langsung dalam bentuk workshop dan latihan berkala (Setiyadi, et
al., 2025). Dengan metode ini, anak-anak muda merasa dilibatkan dan dihargai, yang pada
gilirannya menumbuhkan rasa bangga dan tanggung jawab. Kegiatan ini juga berfungsi
sebagai ruang interaksi antargenerasi, yang memperkuat ikatan sosial dan budaya.
Pendekatan partisipatif ini terbukti efektif dalam membangun kesadaran kolektif tentang
pentingnya menjaga budaya lokal. Jika terus dikembangkan, maka tradisi 7ulude akan
tetap eksis sebagai bagian dari identitas masyarakat Londoun.

Tradisi Tulude di Desa Londoun juga memiliki peran spiritual yang sangat kuat,
seperti disampaikan oleh Sabanari (2025). Tradisi ini tidak hanya menjadi seremoni adat,
tetapi juga sarana berdoa bersama demi keselamatan desa dan seluruh warganya. Doa-
doa yang dipanjatkan dipimpin oleh tokoh adat atau pemuka agama, dan ditujukan untuk
memohon perlindungan serta menolak segala bentuk keburukan. Dalam setiap prosesi,
pesan-pesan adat disampaikan sebagai pengingat akan pentingnya hidup harmonis,
menjauhi kejahatan, dan menjaga persatuan. Ini menunjukkan bahwa tradisi Tulude
berfungsi sebagai jembatan antara nilai religius dan norma sosial masyarakat. Nilai-nilai
tersebut terinternalisasi dalam kehidupan sehari-hari masyarakat Londoun, menciptakan
kehidupan yang lebih tertib dan damai. Unsur spiritual yang kuat membuat tradisi ini
tetap dihormati oleh berbagai kalangan usia. Tradisi semacam ini mampu menyatukan
perbedaan dalam kerangka nilai budaya dan keyakinan bersama (Sabanari, 2025).

Peran tokoh adat sangat penting dalam menjaga makna dan keberlanjutan tradisi
Tulude. Tokoh adat menjadi penghubung antara generasi tua dan muda dalam
mentransmisikan nilai-nilai kultural. Mereka tidak hanya bertugas dalam memimpin
acara, tetapi juga menjelaskan filosofi yang terkandung dalam setiap tahapan prosesi.
Menurut Kalampung (2025) tokoh adat menyampaikan doa dan pesan adat yang
mengandung nilai moral dan spiritual yang tinggi. Peran mereka juga mencakup
pengawasan terhadap pelaksanaan tradisi agar tidak menyimpang dari makna aslinya.
Dalam konteks ini, tokoh adat menjadi penjaga budaya yang aktif dan berperan sebagai
guru kehidupan masyarakat. Kehadiran mereka memberikan legitimasi terhadap seluruh
rangkaian prosesi yang dijalankan. Keberadaan dan peran tokoh adat harus terus
diperkuat melalui dukungan sosial dan kelembagaan (Ismanto, et al., 2025).

Simbol-simbol dalam tradisi Tulude, seperti tamo dan pakaian adat, memiliki nilai
estetika dan makna identitas yang kuat. Setiap peserta yang terlibat dalam tradisi ini
menggunakan busana adat, termasuk penari, tokoh adat, dan petugas upacara lainnya.
Busana adat ini menjadi ciri khas yang membedakan tradisi Tulude dari kegiatan budaya
lainnya di wilayah Popayato Timur. Tamo sebagai simbol utama diarak dengan khidmat
dan dijunjung tinggi sebagai lambang penghormatan kepada Sang Pencipta. Simbol-
simbol tersebut memperlihatkan bahwa nilai adat tidak hanya hidup dalam kata-kata,
tetapi juga diwujudkan dalam ekspresi visual dan gerakan tubuh. Penggunaan atribut adat
menciptakan suasana sakral dan menguatkan identitas budaya masyarakat. Hal ini juga
memberikan pengalaman emosional yang mendalam bagi masyarakat. Simbol dan atribut
adat perlu terus dijaga keberadaannya sebagai penanda budaya lokal (Saidin, et al., 2025).

Homepages: https://fahruddin.org/index.php/satmata 230


https://fahruddin.org/index.php/satmata

Keberhasilan pelaksanaan tradisi Tulude tidak lepas dari dukungan seluruh
elemen masyarakat Desa Londoun. Tidak hanya komunitas Sangir yang menjalankan
tradisi ini, namun juga masyarakat dari latar belakang berbeda turut menghargai dan
mendukung. Tradisi ini telah menjadi bagian dari kehidupan bersama yang menciptakan
harmoni antarwarga. Dukungan ini menjadikan tradisi 7ulude bukan sekadar budaya
kelompok, tetapi telah menjadi milik bersama warga desa. Partisipasi kolektif
memperkuat rasa persaudaraan lintas suku dan agama. Ini menunjukkan bahwa budaya
bisa menjadi sarana integrasi sosial dalam masyarakat multikultural. Ketika tradisi
dijalankan secara terbuka dan inklusif, maka nilai-nilainya dapat menjangkau lebih
banyak pihak (Hasan, et al., 2025). Dalam konteks ini, tradisi 7ulude berperan sebagai
jembatan sosial yang mampu memperkuat kohesi dan solidaritas masyarakat.

Meskipun telah berjalan baik, pelestarian tradisi Tulude tetap menghadapi
tantangan serius di masa depan. Ketergantungan pada tokoh-tokoh adat yang semakin
menua menjadi masalah struktural yang perlu segera diatasi. Dibutuhkan kaderisasi dan
regenerasi pemimpin adat yang dapat memahami serta menjalankan tradisi dengan baik.
Selain itu, perubahan gaya hidup dan dominasi budaya luar dapat menggerus minat
generasi muda terhadap tradisi lokal. Untuk mengatasi hal ini, perlu ada strategi
komunikasi budaya yang lebih adaptif, misalnya melalui media sosial, festival budaya,
atau kurikulum sekolah berbasis muatan lokal. Penanaman nilai budaya sejak dini dapat
memperkuat kesadaran kultural generasi muda. Tradisi yang dikemas secara kreatif dan
relevan akan lebih mudah diterima oleh kalangan muda (Gio & Pandrianto, 2025).

Pemerintah desa dan lembaga pendidikan berperan strategis dalam penguatan
tradisi Tulude. Di Desa Londoun, upaya pelibatan generasi muda telah dilakukan melalui
pemberian izin dan dukungan partisipasi siswa dalam kegiatan adat. Keterlibatan sekolah
dalam mengarahkan siswa untuk mengenal dan ikut serta dalam tradisi ini menunjukkan
kolaborasi yang positif antara pendidikan formal dan budaya lokal. Pemerintah desa juga
secara rutin mengadakan tradisi Tulude dan memfasilitasi berbagai pelatihan serta
pertunjukan seni. Kolaborasi ini penting dalam menciptakan ekosistem budaya yang
hidup dan berkelanjutan. Dukungan pemerintah dan lembaga pendidikan menjadi faktor
penguat dalam regenerasi pelestari. Jika didukung secara konsisten, strategi ini akan
melahirkan generasi yang sadar budaya dan memiliki rasa tanggung jawab terhadap
warisan leluhur. Pelestarian tradisi dapat menjadi bagian dari pembangunan karakter dan
kebudayaan (Purnamaningtyas, et al., 2024).

Tradisi Tulude di Desa Londoun menunjukkan ketahanan budaya yang kuat
meskipun berada jauh dari daerah asalnya. Partisipasi aktif masyarakat, peran tokoh adat,
dan dukungan lembaga lokal menjadi kunci utama dalam menjaga eksistensi tradisi ini.
Tradisi Tulude tidak hanya menjadi acara tahunan, tetapi juga sarana memperkuat nilai
spiritual, sosial, dan identitas budaya masyarakat. Simbol-simbol seperti famo, busana
adat, dan nyanyian pujian menjadi unsur penting yang memperkaya makna tradisi.
Keterlibatan generasi muda menjadi penentu keberlanjutan tradisi ini di masa mendatang.
Pelestarian tradisi 7ulude membutuhkan pendekatan lintas sektor yang menyentuh
pendidikan, kebijakan desa, dan kesadaran masyarakat. Jika dilakukan dengan konsisten

Homepages: https://fahruddin.org/index.php/satmata 231


https://fahruddin.org/index.php/satmata

dan kolaboratif, tradisi Tulude dapat terus hidup sebagai kekayaan budaya lokal yang
membentuk karakter dan jati diri masyarakat Desa Londoun. Tradisi ini bukan hanya
warisan masa lalu, tetapi juga aset budaya untuk masa depan.

Kajian terkait Tradisi Tulude di Desa Londoun, Kecamatan Popayato Timur,
Kabupaten Pohuwato kurang dikaji secara mendalam oleh peneliti sebelumnya. Ekawati
(2017) menelaah Tulude dalam konteks modernitas dan tradisi di Pulau Marore, Brek, et
al., (2024) mengkaji Tulude sebagai sarana konseling pastoral, sedangkan Kalalo &
Sawotong (2024) memfokuskan kajian pada makna teologis kue Tamo dalam Tradisi
Tulude di lingkungan gereja. Berbeda dari penelitian terdahulu, studi ini menekankan
analisis sosial-budaya dan konteks lokal masyarakat Londoun, sehingga menghadirkan
perspektif baru mengenai variasi, makna, dan fungsi Tradisi Tulude di wilayah Pohuwato.

Kebaruan penelitian ini terletak pada fokus kajian yang secara spesifik
menempatkan Tradisi Tulude di Desa Londoun sebagai praktik budaya yang hidup dalam
konteks masyarakat multikultural. Penelitian ini tidak hanya mendeskripsikan
pelaksanaan ritual, tetapi juga menganalisis relasi antara tradisi, identitas lokal, dan
proses adaptasi budaya di luar wilayah asalnya. Pendekatan ini memberikan perspektif
baru dengan menempatkan Tulude sebagai praktik budaya dinamis yang terus dimaknai
oleh masyarakat pendukungnya.

Hasil penelitian ini diharapkan memberikan manfaat teoretis dengan memperkaya
kajian budaya lokal dan warisan budaya takbenda. Secara praktis, penelitian ini dapat
menjadi referensi bagi masyarakat Desa Londoun dalam upaya menjaga dan meneruskan
Tradisi Tulude kepada generasi muda secara lebih terstruktur. Temuan penelitian ini
dapat dimanfaatkan oleh pemerintah daerah dan lembaga pendidikan sebagai dasar
perumusan kebijakan pelestarian budaya berbasis komunitas. Penelitian ini berkontribusi
tidak hanya pada pengembangan ilmu pengetahuan, tetapi juga pada penguatan identitas
budaya dan keberlanjutan tradisi lokal dalam konteks pembangunan kebudayaan daerah.

KESIMPULAN

Berdasarkan hasil penelitian, dapat disimpulkan bahwa tradisi Tulude di Desa
Londoun, Kecamatan Popayato Timur, Kabupaten Pohuwato merupakan warisan budaya
masyarakat Sangir yang tetap hidup dan lestari meskipun berada di wilayah perantauan.
Tradisi ini dilaksanakan setiap tanggal 31 Januari sebagai bentuk rasa syukur, doa
perlindungan, dan penolakan terhadap bala atau bencana, serta menjadi ruang ekspresi
nilai spiritual, sosial, dan kebersamaan masyarakat. Prosesi tradisi 7ulude melibatkan
seluruh lapisan warga, termasuk generasi muda yang aktif dalam berbagai peran, seperti
pertunjukan seni, pengangkatan famo, dan pelayanan kepada tamu penting. Keterlibatan
tokoh adat dan lembaga pendidikan turut memperkuat pewarisan nilai-nilai budaya secara
turun-temurun. Meskipun menghadapi tantangan berupa menurunnya minat generasi
muda dan pengaruh modernisasi, upaya pelestarian tetap dilakukan melalui pendekatan
komunitas dan pendidikan kultural. Tradisi ini tidak hanya memperkuat identitas
komunitas Sangir di perantauan, tetapi juga menjadi sarana integrasi sosial di tengah
masyarakat multikultural. Dengan pelibatan lintas generasi dan dukungan pemerintah

Homepages: https://fahruddin.org/index.php/satmata 232


https://fahruddin.org/index.php/satmata

desa, tradisi Tulude memiliki potensi besar untuk terus lestari sebagai bagian dari
kekayaan budaya lokal.

REFERENSI

Abdullah, R.G.S., & Putra, L.LE.D. (2024). Regenerasi Kesenian Tradisional Senjang
Kecamatan =~ Muara  Kelingi, = Kabupaten = Musi  Rawas,  Sumatera
Selatan. EDUMUSIKA, 2(3), 176—189. https://doi.org/10.24036/em.v2i3.84

Arianti, D. (2021). Kearifan lokal dan implikasinya terhadap pembelajaran bahasa
Indonesia. LINGUISTIK: Jurnal Bahasa & Sastra, 6(1), 115—-123. https://doi.org
10.31604/linguistik.v6il.115-123

Azzahra, L., Kariswan, K., & Sari, L. R. (2025). Peran dan Makna Ritual Nyambai dalam
Pelestarian Nilai Adat dan Identitas Budaya Masyarakat Lampung. Aceh
Anthropological Journal, 9(2), 193-209. https://doi.org/10.29103/aa}.v9i2.19687

Bonarate, G. (2025). Wawancara.

Brek, Y., Bulamei, B. V., Weol, W., Asman, F. A. A., Sumenda, G., & Makakombo, F.
P. (2024). Budaya Tulude Sebagai Sarana Fungsi Konseling Pastoral Mengutuhkan
& Mendamaikan. PARADOSI:  Jurnal  Teologi  Praktika, 1(1), 21-29.
https://doi.org/10.70420/9wae3w70

Ekawati, E. (2017). Tulude: Antara Modernitas Dan Tradisi Masyarakat Pulau
Marore. Jurnal Masyarakat dan Budaya, 19(3), 385-396.
https://doi.org/10.14203/jmb.v1913.489%20

Gio, G., & Pandrianto, N. (2025). Memperkuat Warisan Budaya Tionghoa melalui Media
Sosial di Kalangan Generasi Muda. Koneksi, 9(1), 105-113.
https://doi.org/10.24912/kn.v9i1.33287

Harefa, D. (2025). The Use Of Local Wisdom From Nias Traditional Houses as a
Learning Medium For Creative Economy Among Students at SMA Negeri 1 Teluk
Dalam. Curve  Elasticity:  Jurnal  Pendidikan  Ekonomi, 6(2), 106-119.
https://doi.org/10.57094/jpe.v6i2.3233

Hasan, H., Daus, R., Sevita, P., Fauzi, A. R., & Wahidin, L. O. (2025). Tradisi “Ngayah”
pada Masyarakat Bali: Nilai-nilai Keberagaman dan Keberlanjutan Budaya di
Kecamatan Landono Kabupaten Konawe Selatan Sulawesi Tenggara. Tambo.
Journal of Manuscript and Oral Tradition, 3(1), 65-77.
https://doi.org/10.55981/tambo.2025.11326

Huda, M.K. (2024). Hindu dan Islam di Linggo Asri. Journal of Da’wah and
Communication, 4(2), 135-148. https://doi.org/10.28918/iqtida.v5101.10986

Indrawati, M., & Sari, Y. . (2024). Memahami warisan budaya dan identitas lokal di
Indonesia. Jurnal Penelitian Dan  Pendidikan IPS, 18(1), 77-85.
https://doi.org/10.21067/jip.v18i1.9902

Homepages: https://fahruddin.org/index.php/satmata 233


https://fahruddin.org/index.php/satmata
https://doi.org/10.28918/iqtida.v5i01.10986

Ismanto, T.Y., Toruan, T.L., Widodo, P., Taufik, R.M., & Aritonang, S. (2025).
Fenomenologi Peran Tokoh Adat dalam Mempertahankan Tradisi dan Identitas

Budaya di Papua Pegunungan. Al Qalam: Jurnal Ilmiah Keagamaan dan
Kemasyarakatan, 19(2), 1302-1314. http://dx.doi.org/10.35931/aq.v1912.4189

Isti, D.M., & Kurnia, H. (2022). Akulturasi Budaya Lokal dan Agama Dalam Grebeg
Apem di Kabupaten Jombang, Provinsi Jawa Timur. Academy of Social Science
and Global Citizenship Journal, 2(1), 28-32.
https://doi.org/10.47200/aossagcj.v2il.1850

Kalalo, J., & Sawotong, C. E. (2024). Contextual Theological Review Of The Meaning
Of Tamo Cake In The Tulude Tradition And Its Impact On Faith Growth In The
GMIM Batu Karang Bualo Congregation, Bunaken Region. Eduvest-Journal of
Universal Studies, 4(11), 10087-10098.
https://doi.org/10.59188/eduvest.v4i11.40137

Kalampung, C. (2025). Wawancara.

Kariana, I.N.P. (2025). Komunikasi Ritual dan Nilai Filsafat Dalam Upacara Mapag Rare
di Dusun Pemunut Kabupaten Lombok Barat. Sophia Dharma: Jurnal Filsafat,
Agama Hindu, dan Masyarakat, 8§(1), 11-20. https://doi.org/10.53977/sd.v811.2490

Khoa, B. T., Hung, B. P., & Hejsalem-Brahmi, M. (2023). Qualitative research in social
sciences: data collection, data analysis and report writing. International Journal of
Public Sector Performance Management, 12(1-2), 187-209.
https://doi.org/10.1504/1JPSPM.2023.132247

Ningtyas, D.N., Kurnia, H., Sari, T.Y., & Lestari, D. (2022). Memperkuat Generasi Muda
Melalui Nilai-Nilai Pancasila Sebagai Upaya Berkepribadian Unggul dan

Berkarakter Mulia. Academy of Social Science and Global Citizenship Journal,
2(2), 85-92. https://doi.org/10.47200/a0ssagcj.v2i2.1843

Purnamaningtyas, D. Y., Widodo, W., & Istiq’faroh, N. (2024). Pelestarian Budaya
Lokal: Peran Bersih Desa Dan Langen Bekso Dalam Menanamkan Cinta Tanah Air

Di Desa Lengkong Kabupaten Nganjuk. Journal of Contemporary Issues in
Primary Education, 2(2), 101-107. https://doi.org/10.61476/17xtra42

Putra, E. S. (2024). Tradisi Pawai Obor dalam Memperingati Tahun Baru Islam di Desa
Bukit Peninjauan II Seluma. Jurnal Pelayanan Masyarakat, 1(3), 09-18.
https://doi.org/10.62951/jpm.v1i3.457

Rifdah, B. N., & Giriwati, N. S. S. (2024). Partisipasi Masyarakat dalam Keberlanjutan
Kampung Budaya Polowijen, Malang. Jurnal  Lingkungan  Binaan
Indonesia, 13(3), 139-148. https://doi.org/10.32315/j1bi.v13i3.383

Riyadi, 1., Prabowo, E. A., & Hakim, D. (2024). Peran Bhinneka Tunggal Ika Dalam
Keberagaman Adat Budaya di Indonesia. Jaksa: Jurnal Kajian llmu Hukum Dan
Politik, 2(3), 34-49. https://doi.org/10.51903/jaksa.v2i3.1870

Homepages: https://fahruddin.org/index.php/satmata 234


https://fahruddin.org/index.php/satmata

Sabanari, Y. (2025). Wawancara.

Saidin, S.H., Yani, A., & Tajuddin, F.N. (2025). Rimpu Simbol Kearifan Lokal dan
Pelestarian  Budaya Bima di  Era  Modern. JAWI, 8(1), 37-46.
https://doi.org/10.24042/00202582792000

Setiyadi, D., Handoyo, E., & Waluyo, E. (2025). Sekolah Ramah Anak dan Transformasi
Budaya Sekolah: Perspektif Hak Anak dalam Pendidikan Dasar. Action Research
Journal Indonesia (ARJI), 7(2), 500-517. https://doi.org/10.61227/arji.v7i2.359

Tampake, T., & Katampuge, J. (2022). Sakralitas Kue Adat Tamo Untuk Inklusivitas
Keagamaan Masyarakat di Sanger, Sulawesi Utara. Indonesian Journal of Religion
and Society, 4(2), 69-79. https://doi.org/10.36256/ijrs.v4i2.231

Untara, LM.G.S. (2025). Transformasi ilmu Wariga dalam masyarakat adat Buleleng
antara tradisi dan modernitas. Jurnal Penelitian Agama Hindu, 9(3), 88—107.
https://doi.org/10.37329/jpah.v913.4216

Wulandari, D. (2024). Implementasi Program Pemajuan Kebudayaan Desa: Tinjauan
Pemberdayaan  Masyarakat Berbasis Budaya. Jurnal  Pendidikan  Dan
Kebudayaan, 9(1), 20-34. https://doi.org/10.24832/jpnk.v911.4489

Wulandari, 1., Handoyo, E., Yulianto, A., Sumartiningsih, S., & Fuchs, P. X. (2024).
Integrasi Nilai Kearifan Lokal dalam Pendidikan Karakter Siswa di Era Globalisasi.
Pendekar : Jurnal Pendidikan Berkarakter, 7(4), 370-376.
https://doi.org/10.31764/pendekar.v7i4.27062

Zakariya, K., Nizarudin, N. D., Jani, H. H. M., Ibrahim, P. H., Ab Sani, J., & Harun, N.
Z. (2024). Transitioning from traditional to digital methods: insights on
documenting and exhibiting landscape heritage. Journal of Architecture, Planning
and Construction Management, 14(1). https://doi.org/10.31436/japcm.v14i1.877

Homepages: https://fahruddin.org/index.php/satmata 235


https://fahruddin.org/index.php/satmata
https://doi.org/10.37329/jpah.v9i3.4216
https://doi.org/10.31764/pendekar.v7i4.27062

